

# الأثار السلبية والإيجابية للسياحة على الدعوة

#### إعداد

## الباحث: عصام بن خضر يوسف الزهراني

طالب در اسات عليا في مرحلة الدكتوراه، (كلية الدر اسات الإسلامية، قسم الدعوة) ( جامعة المدينة العالمية)

0096655782723 (esaamkh1234@gmail.com)

## د. وليد على الطنطاوي

الأستاذ المشارك بقسم الدعوة، كلية العلوم الإسلامية، جامعة المدينة العالمية

waleed.eltantawy@mediu.my

#### الملخص

إن للسياحة على الدعوة آثار إيجابية تخدم دين الله وتدعو اليه وينتشر من خلالها وقد يكون لك الأثر تصحيح مفاهيم مغلوطة عن الإسلام والمسلمين رسخها الإعلام أو من يحارب دين الله ويريد إطفائه، وللسياحة الدعوية والقدوة الحسنة دوراً بارزاً في ذلك وما يتعلق بها من تدبر وتأمل يزيد المؤمن ثباتاً وتعظيماً لله تعالى، وقد يكون الأثر بما يراه من مشاهدة آثار الأمم السابق وما حل بهم فيعتبر، أو ما يترتب عليها من نشر العلم بين أهل الإسلام في البلاد التي تتم زيارتها، وبناء المساجد لتمكين المسلمين من عبادة الله في أماكن مهيأة يجد فيها المسلم راحته وطمأنينته.

وأما الأثار السلبية التي تنعكس على الدعوة وتعيق انتشارها أو حتى تنقل الصورة السيئة عن الدين الإسلامي والمسلمين ما يرتكبه السائح المسلم من المعاصي والفواحش والتعدي على الحرمات، والتشبه بالكفار وجلب عاداتهم وأخلاقهم لديار المسلمين، وما يترتب على السياحة من ضياع الأموال والأوقات والجهود، هذا ملخص بسيط لبعض تلك الأثار الإيجابية والسلبية على الدعوة نحاول أن نأتي عليه من خلال هذا البحث المختصر والله ولى التوفيق.



#### **Summary**

Tourism has positive effects on the Call to Allah which serve Islam and Call of Allah and by spreading it. It may also has an impact in correcting misconceptions about Islam and Muslims established by the media or by who fight Islam and want to extinguish it, which hinder non-muslim people from embracing it or hinder muslims from adhering it. Da'wa tourism and role models has also a prominent role in the dissemination of religion, goodness and science, from those commendable effects that related to tourism is contemplation and deep thinking which increases the believer steadfastness and glorification Allah Almighty and subjecting to Him, also Muslim tourist sees the monuments of the former nations and what happened to them so takes lessons for himself and by which he preaches other so the blessings, pride and empowerment will be continued on Islam nation. The impact may spreading science among the people of Islam in the countries visited, building mosques to enable them to worship Allah in the ripe places where the Muslim finds comfort and tranquility and be centers radiating from him the light of Islam and guidance.

As for the negative effects that are reflected on the Da'wa and impede its spread or even convey the bad image of the Islamic religion and Muslims, what is committed by the Muslim tourist of sins and obscenity, and encroachment on the sanctity, and imitate the infidels and bring their customs and ethics to the homes of Muslims, also the loss of money, time and efforts.

This is a simple summary of some of those positive and negative effects on the Da'wah. We are trying to convey through this brief search and Allah is the Guardian of success.



#### لمقدمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله عليه أفضل الصلاة والسلام فإن للسياحة آثارها الكبيرة والعميقة على الدعوة، سواء كانت إيجابية كالتعرف على البلدان ونشر الإسلام بتعاليمه الراسخة، قال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلْقُناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ (١)، أو سلبية كارتكاب المعاصي وفتح أبواب الشرور والفتن، مما يعني إجهاد الدعاة في مواجهة السياحة الفاسدة التي تروج للفاحشة والعري، لذا فإن الواجب على الدعاة ترسيخ أسس قوية لدى المسلمين بجميع فئاتهم، من قواعد العقيدة والدين، وأن تعمل ذاتيًا على ردِّ كل ما هو ضار بالمسلم في دينه ودنياه، (تعميق الفهم في الدين)، و ذلك يتم من خلال تنمية الجوانب الإيجابية للسياحة، وتقويم الجوانب السلبية، وهو ما سوف يناقشه الباحث في هذا البحث راجياً من الله التوفيق والسداد.

#### إشكاليات البحث:

قصدت في هذا البحث تجلية الصورة عن الأثر الذي تركته السياحة على الدعوة الى الله في الدول التي تستقطب السائحين إليها، إما للتجارة أو لما تمتلكه من مقومات تجعل منها مهوى أفئدة القاصدين، سواء كانت أماكن عبادية أو كانت أماكن حباها الله بالطبيعة الجميلة، فإن المؤلفات التي تكلمت عن السياحة لم تتكلم عن الأثار الإيجابية أو السلبية بشكل عام للسياحة، من خلال سفر السائح المسلم الى تلك الأماكن بقصد السياحة، وقد رأي الباحث أن يكون بحثه في الأثر الذي تركته السياحة على الدعوة، لكي نتبصر ما يخدم الدين والدعوة اليه فنلتزمه وما يكون ضرراً عليه أو صداً عنه فنجتنبه، راجيًا من الله التوفيق والسداد.

#### تساؤلات الدراسة:

تبرز عدة تساؤلات يلزم الإجابة عنها حتى تتحقق أهداف البحث، ومن هذه الأسئلة ما يلى:

- (١) ماهي السياحة وما هو المقصود بها في الإسلام؟
- (٢) ما هو الأثر الذي تركته السياحة على الدعوة في البلدان التي يقصدها السائحون؟
  - (٣) ما هو الدور الذي يجب أن يقوم به السائح المسلم في الدعوة الى الله؟
- (٤) ما هو الدور الذي قدمته السياحة الإسلامية من خلال السفر لديار المسلمين أو إلى ديار غير المسلمين في تصحيح المعتقدات وإعادة الناس الى عبادة الله؟
  - (a) ماهي الأثار الإيجابية للسياحة؟
  - (٦) ما هي الآثار السلبية للسياحة؟
  - هذه الأسئلة، يمكن لنا من خلال الإجابة عليها تحقيق هدف الدر اسة.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية (١٣).



#### أهمية البحث:

تبرز أهمية هذه الدراسة من خلال ما يلي:

- (١) أن الدعوة إلى الله تعالى واجب جميع المسلمين، فبها ينتشر الإسلام في جميع أنحاء المعمورة.
- (٢) أن تصحيح المفاهيم الخاطئة عن الإسلام مهمة كل مسلم والرد على الشبهات التي تسيء إليه.
  - (٣) طلب رضوان الله من خلال الدعوة اليه متمثلًا ذلك في قوله تعالى:
- (٤) استغلال تواجد السائح المسلم في البلاد التي يسافر إليها للدعوة إلى الدين وتحبيب الناس إلى الإسلام.

#### أهداف البحث:

تكمن أهداف البحث من خلال بيان أهمية السياحة، وأثر ها في الدعوة إلى الله تعالى، وذلك على النحو التالي:

- (١) بيان الواجب على السائح المسلم في الدعوة إلى الله.
- (٢) بيان أثر السياحة الإسلامية في تصحيح المعتقدات ومحاربة الخرافات والبدع.
- (٣) بيان أثر السياحة الإسلامية في تحسين صورة الإسلام والمسلمين في البلدان التي يزور ها السائح.
- (٤) الإسهام في حل مشكلات البشرية من خلال نشر الإسلام وتطبيق تعاليمه وإزالة الظلم عنهم و عمارة الأرض بالخير والعمل الصالح.

#### منهج البحث:

اقتضت طبيعة البحث أن اتبع المنهج التكاملي الذي يجمع بين: المنهج التأصيلي، والمنهج الاستقرائي لكي نصل بالدراسة لتحقيق مقصدها التي كتبت من أجله.

#### التعريف بمصطلحات البحث:

السياحة في اللغة: مأخوذة من ساح الماء ونحوه سيحًا وسياحًا: سال وجرى على وجه الأرض، وذهب، وساح فلان في الأرض سياحة: ذهب وسار، فهو سائح وسياح، والسائح: المتنقل في البلاد للتنزه أو الاستطلاع والبحث والكشف ونحوه، والسياحة: التنقل من بلد إلى بلد طلبًا للتنزه أو الاستطلاع والكشف(٢).

امًا اصطلاحاً فلم يظهر أي تعريف متفق عليه للسياحة والباحث اختار هذا التعريف للسياحة

## وتعريف السياحة في الاصطلاح:

هي السفر من دولة لأخرى، أو الانتقال داخل حدود دولة بعينها، لزيارة الأماكن المقدسة أو السفر من أجل الدعوة الى الله، أو من أجل القيام بعمل خيرى، أو للسفر المباح للمتعة والترويح عن النفس.

#### السائح هو:

السائح في اللغة: هو ساحَ: (فعل)، ساحَ / ساحَ في يَسيح ، سِحْ، سَيْحًا وسِياحةً وسَيَحانًا وسُيُوحًا، فهو سائح، والمفعول مَسِيحٌ فيه، يقال سَاحَ الْمَاءُ: جَرَى، وسَاحَ الظِّلُّ: تَحَوَّلَ، وسَاحَ فِي البِلاَدِ: جَالَ فِيهَا للِسَّيَاحَةِ وَالتَّنَزُّهِ

<sup>(</sup>٢) تأليف مجموعة من المؤلفين، المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، (ج١، ص٣٣١).



سَاحَ، الْمُتَعَبِّدُ: ذَهَبَ فِي البِلاَدِ لِلتَّعَبِّدِ، أَوْ لَزِمَ الْمَسْجِدَ، سَاحَ الصَّائِمُ: أدامَ الصَّوْمَ، ساحَ الظُلُّ: رجع من المغْرِب إلى المشرق، ساح المعدنُ: انْصَهَر، ساح الزُّبدُ: ذابَ، وسال.

سائح: (اسم)، الجمع: سائحون وسُيّاح، اسم فاعل من ساح (٣).

## السائح في الاصطلاح:

اختلفت تعريفات السائح بناء على الاختلاف في تعريف السياحة على النحو التالي:

السائح هو الفرد الذي ينتقل من مكان إقامته الدائمة الى منطقة خارج إقامته العادية، أو مكان عمله بهدف تحقيق غرض معين من أغراض السياحة، أو الزيارة المتعارف عليها ما عدا العمل، وبشرط ألا تقل مدة الزيارة عن ٢٤ ساعة ولا تزيد عن ثلاثة أشهر (٤).

٣- السائح هو: كل شخص لديه وقت فراغ يقوم خلاله برحلة الى أماكن جديدة بغرض الإقامة المؤقتة، ولكي
 يتحلل من كل الأعباء المرتبطة بالعمل، ويصبح حرًا يعيش في حالة استرخاء واستجمام واستمتاع(٥).

السائح هو: زائر يمكث ليلة واحدة على الأقل في بلد الهدف أي أن مدة زيارته لا تقل عن ٢٤ ساعة(٦).

## تعريف الأثر:

في اللغة: معنى أثر في لسان العرب لابن منظور، الأثر بقية الشيء والجمع آثار وأُثور، وخرجت في إثِّره وفي أثَره أي: بعده، وأُثتَرْتُه، وتَأثَرْته تتبعت أثره، ويقال آثَر كذا وكذا بكذا وكذا، أي أَثبَعه إياه، ومنه قول متمم بن نويرة يصف الغيث: "فَآثَرَ سَيْلَ الوادِيَيْنِ بِدِيمَةٍ ثُرَشِّحُ"، وَسُمِيّاً من النَّبْتِ خِرُوعًا أي أَتبع مطرًا تقدم بديمة بعده، والأثر بالتحريك ما بقي من رسم الشيء، والتأثير إبْقاء الأثر في الشيء وأثَرَ في الشيء ترك فيه أثرًا.

والأثر مفرد، والجمع آثار، وأثور، ويطلق على معان متعددة منها: بقية الشيء، وتقديم الشيء، وذكر الشيء، والخبر قال عنه ابن فارس: " أثر، الهمزة، والثاء، والراء، له ثلاثة أصول: تقديم الشيء، وذكر الشيء، ورسم الشيء الباقي"().

وقال ابن منظور: "الأثر- بالتحريك - ما بقي من رسم الشيء، والتأثر: إبقاء الأثر في الشيء، وأثر في الشيء ترك فيه أثرًا(^).

<sup>(</sup>٣) معجم المعانى الجامع.

محمد عبيدات، التسويق السياحي ، دار الأوائل للتوزيع والنشر،ط $\pi$ ،ج،١ ص $\pi$ ، زيد عبوي، دار كنوز المعرفة العلمية،ط١، فن إدارة الفنادق والنشاط السياحي، ،(ج١ ، ص١٧١).

<sup>(</sup>٥) محمود كامل، السياحة الحديثة علما وتطبيقاً، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (ج١، ص٢٦).

<sup>(</sup>١) غنيم ونبيتا سعد، التخطيط السياحي، ، ص ٢٥.

<sup>(</sup> $^{\vee}$ ) أحمد بن فارس، معجم مقاییس اللغة، ، (ج $^{\wedge}$ 0). ( $^{\wedge}$ 0) محمد بن مكرم بن منظور الأفریقی المصری، لسان العرب، (ج $^{\wedge}$ 7).



تعريف الأثر في اصطلاح الفقهاء: لا يخرج استعمال الفقهاء للفظ (أثر) عن المعاني اللغوية، وأكثر ما يستعمله الفقهاء للدلالة على بقية الشيء، أو ما يترتب على الشيء، كقولهم في حكم بقية الشيء بعد الاستجمار: (وأثر الاستجمار معفو عنه بمحله). وقولهم في حكم بقية الدم بعد غسله: ولا يضر أثر الدم بعد زواله. ويطلقونه على ما يترتب على الشيء، فيستعملون كلمة أثر مضافة، كقولهم: أثر عقد البيع، وأثر الفسخ، وأثر النكاح.

#### المطلب الثاني: تعريف الدعوة لغة واصطلاحًا.

مشتقة من الفعل الثلاثي دعا يدعو دعوة، والاسم: الدعوة، والقائم بها يسمى داعية، والجمع: دعاة.

ولكلمة الدعوة في اللغة عدة معان هي:

النداء، والطلب، والتجمع، والدعاء، والسؤال، والاستمالة.

قال الزمخشرى: "دعوت فلانًا وبفلان ناديته وصحت به".

وقال الرازي: "والدَّعوة إلى الطعام بالفتح يقال: كنا في دعوة فلان ومدعاة فلان، وهو مصدر والمراد بهما: الدعاء إلى الطعام".

والدِّعوة بالكسر في النسب والدعوى أيضًا، هذا أكثر كلام العرب، وعدي الرباب يفتحون الدال في النسب، ويكسرونها في الطعام.

والدِّعي من تبنيته ومنه قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ سورة الأحزاب، الآية (٤).



# المبحث الثاني: أثر السياحة على الدين والأخلاق:

### تمهيد وتقسيم:

من أعظم الآثار التي تحققها السياحة، أن لها مردود إيجابي على الدين الإسلامي، فهي تعمل على انتشاره، ومن ثم توسيع رقعة العالم الإسلامي، وذلك حال تحلي السائح المسلم بأخلاق الداعية، والتخلي عن رذائل العادات وقبيح الصفات، أما إذا لم يتحلى الداعية بمحاسن العادات وكريم الأخلاق، فإن هذا الأثر ينقلب إلى ضده، بأن يكون لها أثراً سلبياً، وعلى ذلك نتحدث عن أثر الساحة من خلال مطلبين على النحو التالى:

## المبحث الأول: الأثار الإيجابية للسياحة على الدعوة.

يترتب على السياحة في الدعوة إلى الله تعالى العديد من الأثار الإيجابية، التي تحقق ما يدعو اليه الدين الإسلامي، ويحرص عليه حاملوه من أهل العلم، وكل مسلم استشعر أهمية الدعوة، ونشر الخير بين الناس، وفي كل مكان يعيش فيه، لكي يعم الخير وينتشر الحق والنور على هذه البسيطة.

## ومن الأثار الإيجابية ما يلى:

### أولًا: انتشار دين الله

مما لا شك فيه، أن السياحة سبب رئيسي في انتشار دين الله في الأرض، فنشر الدين الإسلامي وإظهار محاسن الدين الإسلامي للغير، من واجبات كل مسلم قال تعالى: ((أدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ)(١٩)، فأين دعاة المسلمون عن العالم؟! فالعالم أحوج ما يكون إليهم بعد الأضرار الجسيمة التي أحدثتها الحضارة المعاصرة، فالله عز وجل وصف الأمة الإسلامية بأنها خير أمة أخرجت للناس، فقال تعالى: (كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ (١٠).

والسبب في هذه الخيرية هي حرصها على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقدم الله عز وجل في الآية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الإيمان بالله، فيه دلالة واضحة على الأهمية العظيمة له، فإننا أمة ابتعثنا الله لإخراج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض وواجب على كل مسلم، وأكد هذا الفرض وزاد الآية بيانًا نبينا عليه الصلاة والسلام، فهو لا يخاطب قومه فقط ولكن يخاطب كل المسلمين فقال: (مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُنْكِرْهُ بِيَدِهِ، فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيُنْكِرْهُ بِلِسَانِهِ، فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيُنْكِرْهُ بِلسَانِهِ، فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيُنْكِرْهُ بِقِلْهِ، وَذَاكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ)(١١)، لذلك يجب على السائح أن يشعر بسمو الغاية في الدعوة من خلال السياحة، فيجب أن يكون لجموع السياح هدف سام يتفق مع حقيقة وجودهم في هذه الأرض، وهي عبادة الله ثم الديه القدرة المادية على تكاليف السفر.

<sup>(</sup>٩) سورة النحل، الآية (١٦).

<sup>(</sup>١٠) سورة آل عمران، الآية (١٠٩).

<sup>(</sup>١١) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأَفْرَادُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، حديث رقم (٢٣١٠)، (٣٤٩/٣).



## ثانيًا: التفكر والتدبر والتأمل.

فالسياحة في الأرض والتأمل في عجائب الكون، يزيد العبد معرفة بربه عز وجل، ويوقن بأن لهذا الكون مدبرًا لا ربّ غيره و لا معبود بحقّ سواه، فالمسافر إذا سافر يتأمل ثم يتدبّر، وبعد ذلك كلّه يخشى الله سبحانه، وذلك لا ربّ غيره و لا معبود بحقّ سواه، فالمسافر إذا سافر يتأمل ثم يتدبّر، وبعد ذلك كلّه يخشى الله سبحانه، وذلك حين يرى عجيب صنع الله في الكون وعظم قدرته، (صُنْعَ اللّهِ الَّذِي أَثْقَلَ كُلُّ شَيْءٍ) (١١)، وَأَمَّا آيَاتُ اللّهِ فِي أَرْضِهِ فَغِي مُشَاهَنَتِهَا فَوَائِدُ لِلْمُستَبْصِر، فَفِيهَا قِطْعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ، وَفِيهَا الْجِبَالُ وَالْبَرَارِي وَالْبِحَارُ، وَأَنْوَاعُ الْحَيوَانِ وَالنّبَاتِ، وَمَا مِنْ شَيْءٍ مِنْهَا إِلّا وَهُو شَاهِدٌ بيّه بِالْوَحْدَانِيَّة (١٣)، فكل بلد تختلف كلية عن البلاد الأخرى في جبالها وبحارها وأنهارها ومناخها، وهذا بحد ذاته يدعو الشخص إلى التأمل في خلق الله، والإسلام يعتبر التفكر في الأفاق عبادة واجبة على المسلم، فعليه أن يتفكر في مخلوقات الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْمَرْضِ وَالمَّوْتِ وَالأَرْضِ وَالمَّوْتِ وَالْمُرْضِ وَالْمُونِ وَالْمُعْرِفُونَ فِي انْخِفَاضِهَا وَتُقَكِّمُ وَنَهُ فَي وَالْمُواتِ وَالأَرْضِ وَالْمُواتِ وَالأَرْضِ وَالْمُواتِ وَالْمُوتِ وَالْمُواتِ مَنْ الْمُوقِينِيَ (١٦)، والسياحة أيضًا تتيح فرصة للسائح للتعرف على آيَة فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلْمُوقِينَ وَالْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ اللهُ وَالْمُوقِينَ اللهُ وَقَالِ وَالْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ اللهُ وَالْمُوقِينَ وَالْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ اللهُ وقالى: وقالى: ﴿ وَقَالَى مِنْ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ الْمُوقِينَ اللهُ وَالْمَالِي وَاللّهِ وَالْمُوقِينَ اللهُ وَالْمُوقِينَ الْمُؤْوِقِينَ الْمُؤْوِقِينَ الْمُؤْوِقِينَ الْمُؤْوِقِينَ اللهُ وَالْمَالِقُولِ وَالْمُؤْوِقُ اللهُ وَالْمُؤْوِقُ اللهُ وَالْمُؤْوِقُ الْمُؤْوِقُ الْمُؤْوِينَ اللهُ وَلِينَ الْمُؤْوِقِينَ اللهُ وَالْمَوْقِينَ وَالْمُؤْوق

## ثالثاً: مشاهدة آثار الأمم السابقة:

وأخذ العظة والعبرة من مصير الأمم السابقة، إما إلى عذاب أو فناء، قال تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْتَالُهَا﴾(١٩)، قال الماتريدى: "ثلاثة آراء منها على سبيل الإلزام أو الأمر، أي: سيروا في الأرض، فانظروا ما الذي نزل بمكذبي الرسل ومستهزئيهم؛ ليكون

<sup>(</sup>١٢) سورة النمل، الآية (٨٨).

<sup>(</sup>۱۳) محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي، موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين، (105/1).

<sup>(</sup>١٤) سورة آل عمران، الأيتان (١٩٠، ١٩١١).

<sup>(</sup>١٥) محمد على الصابوني، مختصر تفسير ابن كثير، (٢٤٦/١).

<sup>(</sup>١٦) سورة يوسف، الآية (١٠٥).

<sup>(</sup>١٧) سورة الأنعام، الآية (٧٥).

<sup>(</sup>١٨) سورة الذاريات، الآية (٢٠).

<sup>(</sup>١٩) سورة محمد، الآية (١٠).



ذلك مؤجرًا لهم"(٢٠). وأمر الناس بالسياحة والسير في الأرض والنظر في أحوال الهالكين من الأمم السابقة، لأجل أخذ العبرة منهم: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ وَقَوْةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾(٢١).

### رابعًا: نشر العلم.

من آثار السياحة على الدعوة، نشر العلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الحكمة ضالة المؤمن فحيث وجدها فهو أحق بها)(٢٢).

ولقد ذكر الله تعالى رحلة ذي القرنين في كتابه العزيز، وأنه مضى من مشرق الأرض ومغربها، وسار إلى أن وصل بين السدين، فأقام هذاك سدًا منيعًا حجز قبيلتي مأجوج ويأجوج عن الإفساد في الأرض، ولم ترد نصوص قاطعة لتحديد الزمان والمكان لنستطيع الإحاطة بأخبار هذا الإنسان، لذلك سأكتفى بذكر القصة من القرآن، قال تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا فَأَتْبَعَ سَبَبًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِئَةٍ وَوَجَدَ عِنْدَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا قَالَ أَمَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكْرًا وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْس وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْم لَمْ نَجْعَلْ لَهُمْ مِنْ دُونِهَا سِتْرًا كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْنِ وَجَدَ مِنْ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَاْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْن قَالَ انْفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آثُونِي أُفْرغْ عَلَيْهِ قِطْرًا ۖ فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾(٢٣)، وبناؤه السد بهذه الكيفية، واختلاف تعامله مع المؤمنين والكافرين في الآيات الماضية، دليل واضح على علمه، وبيانه للناس الذين كانوا عند السد، بأن ما أتاه الله هو خير إشارة إلى توحيد الله تعالى والاعتماد عليه وحده، والثقة به، ويتضح في آخر القصة على أن السد هو رحمة من الله تعالى، وأنه سيأتي اليوم الذي سيجعل فيه الله هذا السد دكاء، كل ذلك يوضح ما كان عليه من العلم وما وجه به الناس وما وجههم به، فلا شك أن رحلته مأثرة في الدعوة، وكانت أيضًا لنشر العلم والمعرفة.

#### خامسًا: بناء المساجد.

فالسائح المسلم لابد أن يدرك أهمية المساجد في انتشار الإسلام والحفاظ على الثوابت الدينية، ولأنه الأساس في تكوين الدولة الإسلامية، فقد عجل النبي صلى الله عليه وسلم ببناء المسجد عند وصوله المدينة المنورة،

<sup>(</sup> ۲ ) تأويلات أهل السنة (تفسير الماتريدي)، محمد بن محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي،  $( 77 )^{9}$ .

<sup>(</sup>٢١) سورة غافر، الآية (٨٢).

<sup>(</sup>٢٢)أخرجه مسلم في صحيحه، كِتَابُ: الْمُسَاجِدِ وَمَوَاضِعِ الصَّلاةَ، بَابُ: النَّهْيِ عَنْ نَشْدِ الضَّالَّةِ فِي الْمَسْجِدِ وَمَا يَقُولُهُ مَنْ سَمِعَ النَّاشِدَ، حديث رقم(٥٦٨)، (١/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢٣) سورة الكهف، الآيات (٨٤-٨٩).



وأصبح المسجد جامعة لتعليم الإسلام، ومركز الرعاية الاجتماعية، والمنبر الإعلامي الذي تذاع من الأخبار، ومنطلق الجيوش، ومستشفى الجرحى بالإضافة للعبادة والصلاة فيه، وغير ذلك.

فالمسجد مهمًا في بناء الأمة الإسلامية، لأنه أول عمل قام به النبي صلى الله عليه وسلم بعد هجرته، من هنا تظهر لنا أهمية المسجد وعظم دور رسالته في نشر الإسلام، وتعليم العقيدة الصحيحة المستمدة من كتاب الله عز وجل، ومن سنة نبيه عليه الصلاة والسلام، ثم تطبيق هذا التعلم في واقع الناس، ومن الجدير بالذكر أن السياحة مقصورة على من لديه القدرة المادية، فالسائح المسلم ممكن أن يستغل هذه الفرصة بإنشاء المساجد في أماكن سياحته، فبناء المساجد من أعظم القربات، فما من مسجدٍ تبنيه لله عز وجل -أيها السائح - إلا ولك أجر الذي يصلي فيه، وأجر الذي يقرأ القرآن فيه بشرط: أن تبتغي به وجه الله، فقد يبني شخص مسجدًا لكن يبتغي به ثناء الناس، أو يبتغي به الضرار، كمسجد الضرار الذي بناه المنافقون من أجل محاربة الله ورسوله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من بنى لله مسجدًا يبتغي به وجه الله بني الله له بيتًا في الجنة)، (٢٤) واختلف العلماء في شرح الحديث هل يبني مثله في المساحة والقدر أم ماذا؟

قال ابن العربي: "يعني مثله في القدر والمساحة، وقيل: في الجودة والحصانة وطول البقاء"(٢٠)، وقال النووي: "يحتمل أمرين: أحدهما: أن يكون مَعْنَاهُ مثلهُ في مسمًى البيت، وأما صِفته في السّعة وغيرها فمعْلُوم فضلُها، فإنها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر (٢٦)، والثاني: أن معناه أن فضله على بيوت الجنة، كفضل المسجد على بيوت الدنيا"(٢٧)، كما يجوز للسائح أن يبنيه في الدول الغير إسلامية، ليرفع من خلاله الآذان ويكون مشعلًا للدعوة للدين الإسلامي في الغرب، فإحدى الصحف السويدية تنشر مقالًا عنوانه: الإسلام يغزو أمريكا، وتقول: إن الإسلام بدأ ينتشر في الولايات المتحدة الأمريكية بسرعة مذهلة، وتقول الصحيفة: إن الأمريكيين - وبالأخص السود منهم- بدءوا يدخلون في الإسلام أفواجًا أفواجًا أفواجًا.

كما يلتحق بهم أيضًا المهاجرون إلى أمريكا من شرق آسيا والشرق الأقصى، وذلك بسبب إحصائيات رسمية قدمها مركز إعلام الاتحاد المسيحي في بريطانيا: بأن معدل بناء المساجد في أمريكا هو مسجد واحد في كل أسبوع، ولك أن تتخيل مدى الرعب الذي يمكن أن يستولي على أعداء الإسلام، حينما تكون هذه الإحصائيات صادرة عن مراكز متخصصة من بينهم أنفسهم، والفضل يرجع في انتشار الإسلام الى بناء المساجد من قبل المسلمين السائحين في البلاد الغير إسلامية.

<sup>(</sup>٢٤) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: المساجد ومواضع الصلاة، باب: فضل بناء المساجد والحث عليها، حديث رقم (٨٧٠)، (٤٤/٤).

<sup>(</sup>٢٥)محمد بن عبد الله بن محمد المعافري، أبو بكر ابن العربي، عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي، (٢٠٠/٢).

<sup>(</sup>٢٦)محمد بن أحمد بن أبي بكر، القرطبي، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، (١٣٠/٢) في شرح حديث رقم (٢٦).

<sup>(</sup>٢٧) يحيى بن شرف الحزامي، النووي، شرح صحيح مسلم، (١٤/٥ وما بعدها).



## المبحث الثاني: الأثار السلبية للسياحة على الدعوة.

#### تمهيد:

السياحة كوسيلة للدعوة إلى الله تعالى، إذا كان لها الكثير من الآثار الإيجابية، فإنها لا تخلو من بعض الآثار السلبية التي يرتكبها السائح ذاته، ونكتفي من هذه الآثار، بثلاثة سلبيات فقط، وذلك على النحو التالي:

## أولًا: ارتكاب المعاصى والفواحش والتعدي على الحرمات.

فالسياحة تؤثر في الدعوة تأثيرًا سلبيًا، كالوقوع في المعاصي من ارتكاب للزنا وتناول المسكرات والمخدرات، وانتشار الممارسات الجنسية الشاذة، وكثرة حالات الاغتصاب للمرأة.

والوقوع في المعاصي لها شؤمًا عظيمًا على الفرد والمجتمع، فهي تذهب النعم وتحل النقم، قال ابن الجوزي: "ولقد رأيت أقوامًا من المترفين، كانوا يتقلبون في الظلم والمعاصي باطنه وظاهره، فتعبوا من حيث لم يحتسبوا، فقلعت أصولهم، ونقض ما بنوا من قواعد أحكموها لذراريهم، وما كان ذلك إلا أنهم أهملوا جانب الحق عز وجل، وظنوا أن ما يفعلونه من خير يقاوم ما يجري من شر، فمالت سفينة ظنونهم، فدخلها من ماء الكيد ما أغرقهم" (٨٨)

وأيضًا لها تأثير سلبي على المجتمع، كالسياحة التي تروج لارتكاب الزنا والوقوع في الفاحشة، مما يؤدي لانتشار الأمراض المستعصية، مثل الإيدز والزهري، ويقع السائح في المعاصي بسبب ضعف الانتماء للدين الإسلامي، والتقليد الأعمى للمجتمعات الغير إسلامية، وعدم التعمق في فهم الدين الصحيح، ولقرناء السوء علاقة بارتكاب السائح المسلم المعاصي، قال تعالى: ﴿وَقَيْضِنْنَا لَهُمْ قُرنَاءَ فَزَينُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾(٢٩)، فالصحبة سواء كانت حسنة أو سيئة تؤثر في الإنسان تأثيرًا كبيرًا، وبالأخص السائح في غير موطنه والقرين بالمقارن يقتدي كما هو معروف قال رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلْيهِ وَسَلَّمَ: (الْمَرْءُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ)(٢٠)، والمرء على دين خليله، يعني أن الإنسان يكون في الدين، وكذلك في الخلق على حسب من يصاحبه، فلينظر أحدكم من يصاحب، فإن صاحب أهل الخير؛ صار منهم، وإن صاحب سواهم؛ صار مثلهم ألا الوقوع في المعاصي بجلسائه فإن الإنسان إذا كان يتعاطى الأمور الرديئة، ويقلِلُ من ذكر الله تعالى، ويكثر الوقوع في المعاصي ومجالسة الأشرار، والحضور في أماكن الذنوب والمواقع التي تكثر فيها الشياطين؛ فإن هذا يورث في قلب السائح المسلم ضعفًا، ويورث الشياطين جراءة عليه، ويقع هذا السائح فريسة لأصدقاء السوء، ويغرونه بالرحلة، والمتعة، والزيارة، والموعد، ويبدؤون معه بداية بسيطة قد تكون في أمر معقول أو مقبول، وهكذا تبدأ الرحلة الشاقة المظلمة في ارتكاب المعاصى والتعدي على الحرمات، والمعاصى التي تمحق البركات،

<sup>(</sup>۲۸) ابن الجوزي، صيد الخاطر، (۲۸/۱۰).

<sup>(</sup>٢٩) سورة فصلت، الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣٠) أخرَجه أبو داوود في سننه، باب موسى بن وردان، حديث رقم (٢٦٩٩)، (٢٩٩/٤)، قَالَ التَّرْمِذِيُّ: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ. وَقَالَ النَّوْوِيُّ: إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ. [مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، (٢٦٤٢٨)؛ محمد بن صالح بن محمد العثيمين ، شرح رياض الصالحين، (٢٤٦/٣)].

<sup>(</sup>٣١) محمد بن صالح بن محمد العثيمين ، شرح رياض الصالحين، (٢٤٦/٣).



بركات الدين والدنيا قال الله عَلى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلَاَدْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٦٥) وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكْلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ (٦٦) (٢٦)، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَقَتَحْنَا عَلَيْهِمْ مَنْ رَبِّهِمْ لَوْقَهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ (٦٦) (٢٦)، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَقَوْا لَقَتَحْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٣٦) ، وقال تعالى: ﴿ وَطَنَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانُوا مِنْ كُلُّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٣٤) . وقال تعالى: ﴿ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٣٤) ، وقال تعالى: ﴿ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٣٤) ، وقال اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٢٦) . وقال تعالى: ﴿ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٢٠) . وقال تعالى: ﴿ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (٢٠) . وقال تعالى: ﴿ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَكُسُمُ مِنَا مُومِنَ ﴾ (٢٠).

من هذه الآيات يتبين لنا أن العقوبة المهلكة تنزل من رب العالمين نتيجة ارتكابهم المعاصي، والتعدي على الحرمات، قال تعالى: ﴿فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصَيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلُنَا عَلَيْهِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْلِمُهُمْ وَأَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾(٣٥). وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: أقبل علينا رسول الله في ققال: (يا معشر المهاجرين خمس إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهن، لم تظهر الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها، إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، ولم ينقصوا المكيال والميزان إلا أخذوا بالسنين وشدة المؤونة وجور السلطان عليهم، ولم يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر من السماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عهد الله ويعدر والما أنزل الله سلط الله عليهم عدوا من غيرهم، فأخذوا بعض ما في أيديهم، وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله ويتخيروا مما أنزل الله إلا جعل الله بأسهم بينهم) (٢٦)، وعن عمران بن حصين رضي الله عنه: أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال: (في هذه الأمة خسف، ومسخ، وقذف) فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله، ومتى ذاك؟ قال: (إذا ظهرت القينات والمعازف، وشربت الخمور)(٢٠).

#### ثانيًا: التشبه بالكفار وجلب عاداتهم وأخلاقهم.

يجب على السائح الداعي إلى الله أن يعتز بدينه و عقيدته وأخلاقه الإسلامية في أي مكان؛ لأن الإسلام جعل من المسلم شخصية فريدة من نوعها، تؤثر في المجتمع ولا تتأثر به، ولكن هذه الشخصية التي حرص الإسلام على تميزها تعرضت لضغوط مرعبة من قبل أعداء الإسلام، حتى تنخلع عن أخلاقها الإسلامية، وللأسف الشديد نجحت تلك الضغوط في ذلك، ونتيجتها تفشى الجهل وانتشار البدع والخرافات وجهل الناس بأمور دينهم، فنرى الآن بعضًا من المسلمين يذهبون للسياحة لغرض تقليد الأمم الكافرة في لباسها، ونرى بعض المسلمين يلبسون ملابس عليها عبارات بذيئة، ويسمع صوت الموسيقى الصاخبة تصدح من سياراتهم، فالتشبه بالكفار في الظاهر يدل على مودتهم في القلب، وذلك ينافي الإيمان قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادً اللهِ وَرَسُولَةُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أَوْ إَخْوَانَهُمْ أَوْ عُشِيرَتَهُمْ ﴾ (٨٣٨).

<sup>(</sup>٣٢) سورة المائدة، الآيتان (٦٥، ٦٦).

<sup>(</sup>٣٣) سورة الأعراف، الآية (٩٦).

<sup>(</sup>٣٤) سورة النحل، الآية (١١٢).

<sup>(</sup>٣٥) سورة العنكبوت، الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٣٦) أخرجه ابن ماجه، حديث رقم (٤٠٠٩) (٣٧٠/٢)؛ وصححه الألباني (٢١٦/١).

<sup>(</sup>٣٧) أخرجه الترمذي، باب: ما جاء في حلول المسخ والخسف، حديثُ رقم (٢٢١٢)، (٢١٢٥)، وحسنه الألباني (١٦٠٤).

<sup>(</sup>٣٨) سورة المجادلة، الآية (٢٢).



والتشبه بالكفار تنكر للإسلام واستبدال لتعاليمه بغيرها، وكفى بذلك ذمًا وإثمًا، قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (مَنْ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ) (٢٩)، لأن في التشبه موالاة للمتشبه به وتعظيمًا له، وقد يجر التشبه في الظاهر إلى التأثر بالمعتقدات أو الأفكار في الباطن، والحقيقة أن التشبه بالكفار من النساء أو الشباب أو غيرهم، نوع من الهزيمة النفسية، والشعور بالنقص والضعف والتبعية (٤٠)، فمن شبه نفسه بالكفار مثلًا في اللباس وغيره، أو بالفساق أو الفجار أو بأهل التصوف والصلحاء الأبرار (فَهُوَ مِنْهُمْ) (٤١)، فنجد السائح يقلد الكفار في إطالة الأظافر، وتقليد النساء في النعومة، ولبس خواتيم الذهب المحرمة، والتحلي بالسلاسل وغيرها، تقليدًا لسفلة العالم، قال تعالى: ﴿وَلا تَثَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ (٢٠)، وقال سبحانه: ﴿وَلا تَثَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَقْتِنُوكَ ﴾ (٢٤)، وبالنسبة للنساء نرى نساء مسلمات كاسيات عاريات باسم الموضة، وما هي إلا تقليد لغير المسلمين، فهذا ينطبق عليهم قول الرسول صلى الله عليه وسلم: (نِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مَائِلاَتٌ مَائِلاَتٌ مُرِيلاتٌ لَانَبُهُ وَالْ يَدْخُلُنَ الْجَذَّة، وَلا يَجْدُنَ رِيحَهَا، وَرِيحُهَا يُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةٍ خَمْسِمِانَةٍ سَنَة ) (٤٤).

قَالَ ابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ: "أَرَادَ اللَّوَاتِي يَلْبَسْنَ مِنَ الثِّيَابِ الشَّيْءَ الْخَفِيفَ الَّذِي يَصِفُ وَلا يَسْتُرُ، فَهُنَّ (كَاسِيَاتٌ) بِالِاسْمِ (عَارِيَاتٌ) فِي الْحَقِيقَةِ"(ثُنَا)، وقد حذرنا رسولنا الكريم من ذلك فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَأْخُذَ أُمْتِي بِأَخْذِ القُرُونِ قَبْلَهَا، شِبْرًا بِشِبْرٍ وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَفَارِسَ وَالرُّومِ؟ فَقَالَ: السَّاعَةُ حَتَّى تَأْخُذَ أُمْتِي بِأَخْذِ القُرُونِ قَبْلَهَا، شِبْرًا بِشِبْرٍ وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَفَارِسَ وَالرُّومِ؟ فَقَالَ: وَمَنِ النَّاسُ إِلَّا أُولَئِكَ)(٢٤)، ولقد رأينا بعض النساء من أهل الترف والغناء والتمثيل يشربن الدخان، كما يشرب الرجال، ويعددن هذا من مظاهر المدنية الرقي، وما هو إلا انحطاط وهوى، وما أعظم المضار التي تترتب على الدخان حتى عده الكثير من العلماء حرامًا، وما أشد ندامة صاحبه عند الكبر ويوم القيامة، ولقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: (لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم الرجل يلبس لبسة المرأة والمرأة تلبس لبسة الرجل)(٤٠)،

<sup>(</sup>٣٩) أخرجه أبو داوود في سننه، كِتَاب: اللِّبَاسِ، بَابٌ: فِي لُبْسِ الشُّهْرَةِ، رقم (٤٠٣١)، (٤٤/٤)؛ وصححه الألباني في صحيح الجامع، (٦١٤٩).

<sup>(</sup>٤٠) فتاوى واستشارات الإسلام اليوم، (١٤/٥٥٥).

<sup>(</sup>٤١)محمد أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، (٢٧٨٢/٧) .

<sup>(</sup>٤٢) سورة المائدة، الآية (٤٨).

<sup>(</sup>٤٣) سورة المائدة، الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٤٤) الإمام مالك بن أنس، أخرجه في موطئه، كتاب: الجامع، باب: ما جاء في لبس الحرير وما يُكْره للنساء لبسه من الثياب، حديث رقم (٨٤/١)، (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤٥) محمد بن عبد الباقي بن يوسف الزرقاني المصري الأزهري، شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك، (٤٧/٤).

<sup>(</sup>٢٤) رواه البخاري، كتاب: الإعْتِصَامِ بِالكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، باب: قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لَتَتْبَعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ)، حديث رقم (٧٣١٩)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخارى، مرجع سابق، (٣١٢/١٣).

<sup>(</sup>٤٧) أخرجه أبو داود، كِتَاب: اللَّبَاسِ، بَابٌ: فِي لِبَاسِ النساء، حديث رقم (٤٠٩٨)، (٤/ ٢٠).



ولتأكيد هذا التميُّز دعا رسولُ الله - صلَّى الله عليه وسلَّم - أمَّته إلى مُخالَفة الكفَّار في خَصائصهم، وعوَّضَهم خيرًا منها؛ فقال: (خالِفُوا المشركين احفوا الشوارب وأوفِرُوا اللَّحَى)(١٩٠٠).

وأمَر بصبغ الشيب لمخالفة أهل الكتاب فقال: ( إِنَّ اليَهُودَ وَالنَّصَارَى لَا يَصْبُغُونَ، فَخَالِفُوهُمْ ) (٤٩)، وأمرهم بالسحور لمخالفة أهل الكتاب، وشرع الأذان للإعلام بدُخول وقت الصلاة، بدَلًا عن بوق اليهود وناقوس النصارى.

وعلى السائح المسلم أن يرشد جموع السياح لما فيه من الإثم والعقاب من الله عز وجل عن تلك التصرفات البعيدة كل البعد عن الدين الإسلامي، فالإسلام لم يَنهَنا عن شيء من خصائص الكفَّار إلا عوَّضَنا خيرًا منه، وهدا من حِكمة التشريع الإسلامي؛ يقول الإمام ابن القيِّم: "فعوَّض عِبادَه المؤمنين بالأذان عن الناقوس والطنبور، كما عوَّضَهم دُعاء الاستخارة عن الاستقسام بالأزلام، وعوَّضهم بيوم الجمعة عن السبت والأحد، وعوَّضهم الجهاد عن السياحة والرهبانيَّة، وعوَّضهم بعيد الفطر والنَّحر عن أعياد المشركين، وعوَّضهم بالمساجد عن الكنائس والبيَع والمشاهد، وعوَّضهم بما سنَّه لهم على لسان رسوله عن كلِّ بدعة وضلاله" (٥٠)، ولقد كان من رحمة الله عزَّ وجلَّ بعِباده، وعظيم فضله وحِكمته، أنَّه لم يقتصر على تحريم التشبُّه بالكفار، والتحذير منه، والتهديد والوعيد عليه، وعلى دعوة المسلمين إلى مُخالَفة الكفَّار في خَصائصهم، وتعويضهم خيرًا منها، بل سَدَّ جلَّ شأنه جميعَ الطرق والمنافذ المؤدِّية إلى الوقوع في مشابهة الكفار، أو التأثُّر بهم، فشرع عزَّ وجلَّ تدابيرَ لتكوين شخصيَّة المسلم، الشخصيَّة التي تعتدُّ بنفسها، وتعتزُّ بدينها، وتنتمي إلى أمَّتها بمشاعرها وأحاسيسها، كما شرع من التدابير ما يتكفَّل بصِيانة هذه الشخصيَّة بعد تكوينها من الانصِياع والذَّوبان، والتأثُّر بالكفَّار، فأوجَبَ على المسلمين مُفاصَلة الكفَّار في المشاعر والعَواطف طبقًا لمبدأ الموالاة في الله والمعاداة في الله؛ لأنَّ ذلك أعوَنُ على مُجانَبة الكفَّار؛ لأنَّه يَحُول دُون الرُّكون إليهم ومودتهم، فضلاًّ عن التشبُّه بهم، كما أوجَبَ على المسلمين مخالفة الكفَّار في المظاهر والأشكال؛ لأنَّ الموافقة في ذلك ذريعةٌ إلى الموافقة في المقاصد والأعمال(١٥)، وإلى جانب اهتِمام الإسلام بصِيانة شَخصيَّة المسلم من التأثُّر بالكفَّار، اهتمَّ كذلك بصِيانة دار الإسلام من نُفوذ الكفَّار؛ لما للبيئة من أثَر بالغ في ظُهور الأفكار وتكوين السُّلوكيَّات (٥٢)، فحرَّم دُخول الكفَرة وإقامتهم في بعض دِيار الإسلام كحدود الحرمين الشريفين والحجاز؛ حِفاظًا على نقاوة مهبط الوحى، وسمح لهم بدُخول سائر دِيار الإسلام الأخرى والإقامة فيها، ولكن بقُيود وضوابط تمنع من تقوية شَوْكة الكفر.

<sup>(</sup>٤٨) رواه البخاري، كتاب: اللباس، باب: تقليم الأظفار، حديث رقم (٥٩٩)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، مرجع سابق، (٣٦١/١٠).

<sup>(</sup>٤٩) رواه البخاري، كتاب: اللَّبَاسِ، باب: الخِصَابِ، حديث رقم (٥٨٩٩)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، مرجع سابق، (٣٦٦/١٠).

<sup>(</sup>٥٠) ابن القيم، أحكام أهل الذمة؛ (٧١٨/٢).

<sup>(</sup>٥١) انظر: ابن تيمية، اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أهل الجحيم؛ ص١١٣.

<sup>(</sup>٥٢) انظر: محمد أبو زيد، أثر الظروف النفسية والاجتماعية في سلوك الداعية، ص٧٦.



## ثالثًا: ضياع الأموال والأوقات والجهود.

## (١) ضياع الأموال:

ممًا لا شكَّ فيه أنّ المال عصبُ الحياة؛ إذ به معاش الناس، وبه قوام الأبدان والعُمران؛ لذا جاء الإسلام بتنظيم دقيق ومُحكَم ووافِ للمال؛ سواء فيما يتعلق بكسبه وجمعِه، أو باستهلاكه وإنفاقه، وقد جعله الله عزَّ وجلَّ كذلك زينة الحياة وقرنَه بالبنين؛ فقال سبحانه وتعالى: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ (٢٥)، ومن الطَّبَيعِيِّ أنَّ الناس سيحرصون على جمعِه وكسبه بجبلَّتهم المفطورين عليها؛ قال تعالى: ﴿وَتُحِبُّونَ الْمَالُ حُبًّا جَمًا﴾ (٤٥)، وبالرغم من كونهم قد يتتُعبون في تحصيلِه وكسبه، إلا أنهم قد يُضيعونه إسرافًا وتبذيرًا؛ فلذلك نهى الله عزَّ وجلَّ عن إضاعتِه في كتابه الكريم فقال: ﴿وَلا تُوثُوا السُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا﴾ (٤٥)؛ حتى لا يُضيعوها ولا يُحسِنوا التصرُف فيها، وقال: ﴿وَلا تُسُرفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ﴾ (٢٥)، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الله حرم عليكم: عقوق الأمهات ووأد البنات، ومنع وهات، وكره لكم: قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال (٤٥)، وأمَر بالاعتدال في النَّفقة حِفاظًا على المال من الضَياع؛ فقال عزَّ وجلَّ: ﴿وَلا تَجْعَلُ يَنَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلا يُسْطِهُمُ كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقُعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴾ (٨٥)، وقال تعالى ممتدحًا أهل الوسطيَّة في النَّفقة، الذين لا يبخَلُون ولا يُسْرفون: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَشُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (٩٥).

فالسياحة في بلاد الغرب تستحوذُ على جُزءٍ كبيرٍ من ميزانيَّة الأفراد والأُسَر، وإنَّ كثيرًا من الأموال تُصرَف بلا وعي ولا حِكمة؛ سَواء في شِراء السَّلْعِ المستوردة منهم أو في مجال استِثمار الأموال في بلدانهم، ومُداومة السياحة لديهم، فتصبُّ هذه الأموال في جُيوب أعدائنا، فهم المستفيدون الحقيقيُّون من هذه الثروات، ونفاقُ المال على الدُّخان والمخدِّرات والمسكرات والتبذير ومُتابَعة الموضة والانشغال بجنون الأزياء، والاستجابة لضُغوط الحملات الإعلاميَّة الصاخبة، التي تحملُ كثيرًا من مُتابِعيها على شراء ما لا يحتاجون، وهي من أعظم صُورِ الإسراف والتَّبذير، والمصيبة أنَّ إضاعة المال وتبذيرَه ليست مقصورةً على أهل الغِنَى والثَّراء، بل تشمَلُ شَرائح عديدة من المجتمع من مُتوسِّطي الحال أو ممَّن هم دُون ذلك، وإذا كان التبذير مَذمومًا حينما يَصدُر من الغنيً، فإنَّه يكونُ أكثر ذمًّا وبشاعة حينما يصدر من الفقير ومَن في حُكمه، فليتذكَّر كلُّ مَن أنعَمَ الله عليه بالغني في المال أنَّ بلادهم بحاجةِ شديدة إلى هذا الفائض لتَسخِيره في العمران، ونشر الخير والحقِّ والعِلم.

<sup>(</sup>٥٣) سورة الكهف، الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٥٤) سورة الفجر، الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٥٥) سورة النساء، الآية (٥).

<sup>(</sup>٥٦) سورة الأنعام، الآية (١٤١).

<sup>(</sup>٥٧) رواه البخاري، كتاب: فِي الإسْتِقْرَاضِ وَأَدَاءِ الدُّيُونِ وَالحَجْرِ وَالتَّقْلِيسِ، باب: مَا يُنْهَى عَنْ إِضَاعَةِ المَالِ، حديث رقم (٢٤٠٨)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، مرجع سابق، (٨٣/٣٥).

<sup>(</sup>٥٨) سورة الإسراء، الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٥٩) سورة الفرقان، الآية (٦٧).



ومن أضرار ضياع الأموال أنه يجلب غضنب المولى عز وجل؛ لأنّه ينافي كمال الإيمان، والتشبّه بالشيطان في الإفساد قال تعالى: ﴿ وَلا تُبَدِّرًا إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ﴾ (٢٠)، والندم والحسرة على ما ضاع من غير فائدة، وضياع الأموال يعمل على تطبيع المجتمع بطابع الانجلال والبعد عن الجدِّ والاجتهاد، وأيضًا يجعل المجتمع عالةً على غيره، عاجزًا عن القيام بمهامّه، فقد نالت مُجتَمَعاتٌ كَافِرةٌ غَايةَ الغِنى وَالرَّفَاهِيةِ، وَعَبَ أَفْرَادُهَا مِنَ الشَّهَوَاتِ حَتى ثَمِلُوا، وَلَكِنَّهُم لَم يُدرِكُوا سَعَادَةً وَلا عَاشُوا في هَنَاءَةٍ، بَل عَصَفَت بِهِمُ الجَرائِمُ وَكُثُرَ فِيهُمُ الانتِحَارُ، وَمِن ثُمَّ فَإِنَّ الخَوفَ كُلَّ الخَوفِ إِنَّمَا هُوَ مِنِ انفِتَاحِ الدُّنيَا عَلَى النَّاسِ، وَانصِرَافِ الأعيُنِ وَالقُلُوبِ فِيهُمُ الانتِحَارُ، وَمِن ثُمَّ فَإِنَّ الخَوفَ كُلَّ الخَوفِ إِنَّمَا هُوَ مِنِ انفِتَاحِ الدُّنيَا عَلَى النَّاسِ، وَانصِرَافِ الأعيُنِ وَالقُلُوبِ فِيهُمُ الانتِحَارُ، وَمِن ثُمَّ فَإِنَّ الخَوفَ كُلَّ الخَوفِ إِنَّمَا هُوَ مِنِ انفِتَاحِ الدُّنيَا عَلَى اللهُ عَلَى مَا يَعْنَى اللهُ عَلَى مَا يَعْنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا يَعْنَى اللهُ عَلَى مَا يَعْنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا يَعْنَى أَن تُبسَطَ الدُّنيَا عَلَيكُم، وَلَكِنْ أَخْشَى أَن تُبسَطَ الدُّنيَا عَلَيكُم كَمَا أَلْمُ مَا كَانَ قَبلُكُم، فَتَنافَسُوهَا مَا يَسُرُّكُم، فَوَ اللهِ مَا الفَقَرَ أَخْشَى عَلَيكُم، وَلَكِنْ أَخْشَى أَن تُبسَطَ الدُّنيَا عَلَيكُم كَمَا أَلْمَلُولُ عَلَى مَا يَقْنَى أَنْ تُسَطَى اللهُ عَلَى مَا يَقْنَى أَن أَمْسُوهَا قَلْهُمُ كَمَا أَهْلَكُمُ مَمَا أَهْلَكُمُ مَمَا أَهْلَكُمُ مَن كَانَ قَبلُكُم، وَلَكِنْ أَخْشَى أَن تُبسَطَ الدُّنيَا عَلَيكُم مَمَا أَلْمَالِكُمْ عَمَا أَهْلَكُمُ مَمَا أَهْلَكُمُ مُنَا أَلْ الدُّنيَا عَلَيكُم مَا أَهْلَكُمُ مَلَ الْعُولُ عَلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْنَى أَنْ تُنْافُسُوهُ هَا قَالْهُولَ مَا الْفَقَرَ أَخْشَى عَلَيكُم، وَلَكِنْ أَخْشَى أَن تُبسَطَ الدُّنيَا عَلَيكُم عَمَا أَهْلَكُومُ عَلَى مَا يَعْنَى اللهُ عَلَى مَا يَعْلَى اللهُ عَلَى مَا يَعْلَى مَا عَلَى مُن كَانَ قَالُمُ اللهُ الْمُعَلَى اللهُ عَلَى مَا الْهُ عَلَى مَا يَعْلَى مَا عَلَى اللهُ عَلَ

## (٢) ضياع الأوقات والجهود:

إن الوقت نعمة عظيمة، وقد أشار القرآن إلى عِظم هذا الأصل في أصول النعم، وألمح إلى عُلوّ مقداره على غيره، فجاءت آيات كثيرة ترشد إلى قيمة الزمن ورفيع قدره وكبير أثره (٦٣).

ولقد أكد القرآن الكريم على أهمية الوقت مرارًا، وفي سياق مختلف وبصيغ متعددة؛ منها: الدهر، الحين، الآن، اليوم، الأجل، الأمد، السرمد، الأبد، الخلد، العصر، وغير ذلك من الألفاظ الدالة على مصطلح الوقت، ومن عظم شأن الوقت أقسم الله به في مواطن كثيرة من كتابه العزيز، من ذلك قوله عزَّ وجلَّ: (وَالْعَصْر إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾(١٦)، وقوله: (وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾(٢٦)، وقوله: (وَاللَّيْلِ إِذَا يَعْشَى وَالتَّهُلِ إِذَا يَجَلَّى ﴾(٢٠)، وقوله: (وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾ (٢٠)، وقوله: (وَالْفَجْرِ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾(٢٦)، وقوله: (وَالطَّبْحَى وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾ (٢٠)، وقوله: (وَالْفَجْرِ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾(٢٦)، وقوله: (وَالطَّبْحَى وَاللَّيْلِ

<sup>(</sup>٦٠) سورة الإسراء، الآيتان (٢٦،٢٧).

<sup>(</sup>٦٦) أخرجه أحمد في مسنده، كتاب: أحاديث أبي موسى الأشعري حديث رقم (١٩٦٩٧)، (٤٧/٣٢)، وَقَالَ الأَلْبَانِيُّ صَحِيحٌ لِغَيرِهِ.

<sup>(</sup>٦٢) أخرجه ابن ماجه، كتاب: الفتن، باب: فتنة المال، حديث رقم (٣٩٩٧)، (١٣٢٤/١).

<sup>(</sup>٦٣)عبدالفتاح أبو غدة، قيمة الزمن عند العلماء، ص١٧.

<sup>(</sup>٦٤) سورة العصر، الآيتان (٢،١).

<sup>(</sup>٦٥) سورة الليل، الأيتان (٢،١).

<sup>(</sup>٢٦) سورة المدتِّر، الآيتان (٣٤، ٣٣).

<sup>(</sup>۲۷) سورة التكوير، الآيتان (۱۸، ۱۷).

<sup>(</sup>٦٨)سورة الفجر، الأيتان (٢،١).

<sup>(</sup>٢٩)سورة الانشقاق، الآيتان (١٧، ١١).



ومن آثار السياحة السلبية على الوقت، هي إضاعة الوقت، فقد أمرنا الله تعالى بصيانة الوقت، وعدم ضياعه في غير المفيد، وجاءت السنة النبوية تؤكد قيمة الوقت وتقرر مسؤولية الإنسان عنه أمام الله يوم القيامة، فعن معاذ بن جبل أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ أَبْلاهُ) (٧٠).

وهكذا يسأل الإنسان عن عمره عامة، وعن شبابه خاصة، والشباب جزء من العمر، ولكن له قيمة متميزة باعتباره سن الحيوية الدافقة، والعزيمة الماضية، ومرحلة القوة بين صنفين: صنف الطفولة، وصنف الشيخوخة، قال تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾(١٧).

وليحذر المسلم من إضاعة الوقت أو قتله كما يقول بعض، الذين يجلسون على اللهو واللعب ساعات طويلة من ليل أو نهار حول مائدة من موائد الفرد أو رقعة الشطرنج أو لعبة الورق، أو غير ذلك من حرام، عابثين لاهين عن ذكر الله وعن الصلاة وعن واجبات الدين والدنيا، فإذا سألتهم عن ذلك قالوا بصريح العبارة: إنما نريد أن نقتل الوقت، وهم في الحقيقة يقتلون أنفسهم، واغتنموا فرصة الفراغ، فإنها نعمة يغفل عنها كثير من الناس، ويجهلوا من قدر ها ولا يقومون بحق شكرها، فعن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم: (نعمتان مغبون (Y)) فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ (Y)، وسبب ذلك الغبن يرجع إلى أحد ثلاثة أمور:

1- أنه لم يستغل هذا الفراغ على أكمل وجه، وذلك بأن يكون قد شغل فراغه بأمر مفضول، مع أنه كان بإمكانه أن يشغله بأمر أفضل.

٢- أنه لم يشغل هذا الوقت بشيء من الأعمال الفاضلة التي تعود عليه بالنفع في دينه ودنياه، وإنما شغله بأمور
 مباحة لا أجر فيها ولا ثواب.

٣- أنه شغله بأمر محرم والعياذ بالله، وهذا أشد الثلاثة غبنًا، فهو ضيع على نفسه فرصة استغلال الوقت بما يعود عليه بالنفع، ولم يكتف بذلك، بل شغل وقته بما يكون سببًا لتعرضه لعقوبة الله عز وجل في الدنيا والآخرة، قال ابن قيم الجوزية: "وقت الإنسان هو عمره في الحقيقة، وهو مادة حياته الأبدية في النعيم المقيم، ومادة معيشته الضنك في العذاب الأليم، وهو يمر مر السحاب، فما كان من وقته لله وبالله فهو حياته وعمره، وغير ذلك ليس محسوبًا من حياته، وإن عاش فيه عيش البهائم، فإذا قطع وقته في الغفلة والسهو والأماني الباطلة، وكان خير ما قطعه به النوم والبطالة، فموت هذا خير له من حياته "(٢٠٠)،

<sup>( . 7 )</sup> أخرجه الترمذي في مسنده، كتاب: صفة القيامة والرقائق والورع، باب: في القيامة، حديث رقم ( . 18 ).

<sup>(</sup>٧١) سورة الروم، الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٧٢) (مغبون) من الغبن: وهو النقص وقيل الغبن وهو ضعف الرأي.

<sup>(</sup>٧٣) رواه البخاري، كتاب: الرقاق، باب: ما جاء في الرقاق، وأن لا عيش إلا عيش الآخرة، حديث رقم (٦٤١٢)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، مرجع سابق، (٢٣٢/١١).

<sup>(</sup>٧٤)ابن القيم، الداء والدواء، ص١٨٤.



و على ذلك فإن المعنى الذي يذهب إليه ابن القيم أن الوقت بالنسبة للإنسان عنصر هام، وإذا لم يكن محسوبًا له بخير، فهو محسوب عليه بشر، وقد استشعر السلف هذه المسؤولية و عملوا بمقتضاها، كما يصفهم الحسن البصريُّ رحمه الله بقوله: "أدركت أقوامًا كان أحدهم أشحّ على عمره منه على در اهمه ودنانيره"(٧٥).

فعلينا استثمار الوقت في الطاعة أثناء السياحة، ولا نضيعه في معصية، يقول ابن القيم رحمه الله: "السنة شجرة والشهور فروعها، والأيام أغصانها، والساعات أوراقها، والأنفاس ثمرها، فمن كانت أنفاسه في طاعة فثمرة شجرته طيبة، ومن كانت في معصية فثمرته حنظل، وإنما يكون الجذاذ يوم المعاد، فعند الجذاذ يتبين حلو الثمار من مُرِّها" (٢٦)، وإذا كان السائح الداعي إلى الله في فترة استجمام، فمن الممكن أن ينوي بذلك التقوي على الطاعة والعبادة، فيؤ جر على ذلك.

قال معاذ بن جبل لأبي موسى الأشعري رضي الله عنهما: (كيف تقرأ القرآن؟ فقال: أتفوقه تفوقًا(٧٧). قال: فكيف تقرأ أنت يا معاذ؟ قال: أنام أول الليل، فأقوم وقد قضيت جزئي من النوم، فاقرأ ما كتب الله لي فأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي)(٨٧).

#### خلاصة المبحث:

نخلص من هذا المبحث إلى القول بأن ثمة صفات حميدة، يجب على السائح الداعية أن يتحلى بها، وأن يتخلى عن نقيضها، وذلك حتى تكون لسياحته في الأرض أثر فعال ودور هام، فلابد أن يصنع من نفسه قرآنًا يمشي على الأرض، ولا بد أن يتعلم الأحكام الفقهية التي تلزمه حال حله وترحاله، فربما يتعرض إلى ما يوجب عليه الأخذ بالرخصة كحالة الضرورة، والإفطار في السفر وقصر الصلاة وغير ذلك من أحكام السفر، وعلى كل حال فلن يكون للسياحة أثر إيجابي ما لم يترجم السائح بأخلاقه وعمله وعلمه، الرجل الذي يمشي على الارض وقلبه معلق بالسماء

#### الخاتمة

#### أولًا: النتائج:

انتهينا من هذه الدراسة إلى العديد من النتائج، نذكر أهمها على النحو التالي:

١- أن للسياحة مفاهيم متعددة، وقد وردت في القرآن، والسنة بمعان متنوعة متعددة، وللعلماء في بيان معنى السياحة أقوال كلها تدل على ارتقاء الإسلام إلى معالي الأمور، وبناء الأمة على مكارم الأخلاق، وجميل الخصال.

<sup>(</sup>٧٥) عبدالله بن المبارك، الزهد، ص٥١.

<sup>(</sup>٧٦) ابن القيم، الفوائد، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٧١) أي ملازمة قراءتها ليلًا ونهارًا شيئًا بعد شيء وحينًا بعد حين.

رواه البخاري، كتاب: المغازي، باب: بعث أبي موسى ومعاذ بن جبل رضي الله عنهما إلى اليمن قبل حجة الوداع، حديث رقم (٤٣٤١)، ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، مرجع سابق، (٦٥٧/٧).



٢- أن للدعوة إلى الله تعالى تعريفات متعددة، لكنها لا منافاة بينها، فليست من باب اختلاف التضاد، وإنما من
 باب اختلاف التنوع، فكل تعريف للدعوة من هذه التعاريف عنى بجانب من جوانب الدعوة وركز عليه.

- ٣- أن للدعوة إلى الله تعالى أساليب كثيرة ومتعددة، ولها مكانة بالغة في الدعوة إلى الله.
- ٤- أن من أعظم الآثار التي تحققها السياحة، أن لها مردود إيجابي على الدين الإسلامي، فهي تعمل على انتشاره، ومن ثم توسيع رقعة العالم الإسلامي، وذلك حال تحلي السائح المسلم بأخلاق الداعية، والتخلي عن رذائل العادات وقبيح الصفات، أما إذا لم يتحلى الداعية بمحاسن العادات وكريم الأخلاق، فإن هذا الأثر ينقلب إلى ضده، بأن يكون لها أثرٌ سلبيٌ.
- ٦- أن ثمّة صفات حميدة، يجب على السائح الداعية أن يتحلى بها، وأن يتخلى عن نقيضها، وذلك حتى تكون لسياحته في الأرض أثر فعال ودور هام، فلابد أن يصنع من نفسه قرآنًا يمشي على الأرض.
- ٧- أنه يجب للسائح الداعية أن يستغل سياحته الدعوية في نشر تعاليم الإسلام، مستخدمًا في ذلك الوسائل المتنوعة في الدعوة إلى الله تعالى، من خطب، وعقد لقاءات وندوات، وإلقاء المحاضرات، فضلًا عن توزيع الكتب والكتيبات والمطويات والسيديات، أو الشريط الإسلامي.
- ٨- أن أفعال الخير لها تأثير قوي في الدعوة إلى الله تعالى، مثل حفر الآبار وبناء المدارس ودور العلم
  ورعاية الأيتام.
- ٩- أن لأفعال الخير تأثير فعال ومباشر إذا أحسن الداعية استخدامها، ومن أمثلة ذلك، السائح الطبيب الداعية
  عبد الرحمن السميط، الذي جاب القارة الأفريقية داعيًا ومرشدًا ومعلمًا وناشرًا لتعاليم الإسلام.
- ١٠ أن السياحة الدينية، ذات أثر كبير على المجتمعات؛ حيث كان له عظيم الأثر في زيادة الدخل القومي، وإيجاد فرص عمل للقضاء على البطالة، فضلًا عما يترتب عليها من تقليص المنكرات والأمر بالمعروف، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، مما يؤدي إلى التعارف والتقارب بين الشعوب ونقل الثقافات.

ثانيًا: التوصيات:

وفي سبيل تطوير الدعوة والداعية وتنمية القطاعات السياحية، ولضرورة الارتقاء بهذا القطاع الحيوي، يوصي الباحث بما يلى:

- ا. يوصي الباحث بضرورة الحفاظ على المعالم والمواقع الأثرية والدينية ذات الأثر التاريخي في البلاد الإسلامية، وذلك من خلال حمايتها بإعادة ترميمها وبنائها، وعدم العبث بها بأي صورة من الصور، باعتبارها موردًا اقتصاديًا وثقافيًا ومنبرًا دعويًا وساحة متاحة للدعوة إلى الله تعالى ونشر تعاليم الإسلام.
- ٢. يوصي الباحث بتفعيل القوانين الرادعة، للتصدي لمن تسول لهم أنفسهم بجعل الأماكن السياحية الدينية وغير الدينية مرتعًا خصبًا للرذيلة ورحلة للتفات من تعاليم الدين والتحلل من أخلاق المسلمين ومحاسن الشريعة ومكارمها، مما يعطى انطباعًا سيئًا لغير المسلمين عن الإسلام.
- ٣. يوصي الباحث بضرورة تشديد الرقابة على المكاتب السياحية، وما لها من دور فعال في تحويل السياحة إلى أماكن للمعاصى من الاختلاط والزنا وشرب الخمور تحت مظلة حرية السائحين.
- ٤. يوصي الباحث بضرورة نشر الوعي الديني بين جموع السائحين، والعمل على تثقيفهم حتى يكونوا دعاة
  إلى الخير، لا دعاة إلى أبواب جهنم، ويكون ذلك بنهوض وزارات الأوقاف في البلاد الإسلامية بدورها الفعال،

وذلك بتخصيص داعية من دعاة الأوقاف مع كل فوج سياحي يعلمهم تعاليم دينهم، ويكونوا برفقته جميعًا من

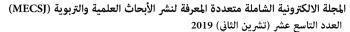
الداعين إلى الله تعالى.

٥. يوصي الباحث بإقامة مراكز متخصصة، تعني بالإرشاد السياحي، وإقامة الندوات والمؤتمرات التي تهتم بالدراسات والإحصاءات السياحية والفندقية، شريطة أن يكون ذلك بصورة شرعية جائزة.

٦. يوصي الباحث بتطوير أنماط السياحة والعمل على رفع مستوى الخدمات وتطويرها والارتقاء بها
 لتتناسب مع ميول ورغبات السائحين ورغباتهم ومستواهم الاقتصادي، بما في ذلك السياحة الداخلية.

#### المصادر و المراجع

- تأليف مجموعة من المؤلفين، المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية
  - ٢. ابن القيم، الداء والدواء، ط١، مجمع الفقه الإسلامي بجدة .
    - ٣. ابن القيم، الزهد، ط١، مكتبة المنار الأردن.
    - ٤. ابن القيم، الفوائد، ط٢، دار الكتب العلمية بيروت.
- ٥. ابن تيمية، اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أهل الجحيم، ط٣، دار الخراز.
- ٦. ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط١، دار المعرفة بيروت.
  - ٧. ابن ماجه، سنن ابن ماجة، ط٢، دار إحياء الكتب العربية.
    - ٨. الإمام مالك بن أنس، الموطأ، ط١، دار الفرقان.
  - ٩. الإمام البخاري، صحيح البخاري، ط١، دار طوق النجاة .
  - ١٠. الإمام الترمذي، سنن الترمذي، ط٢، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي مصر
    - ١١. الإمام مسلم، صحيح مسلم، ط١، دار طيبة.
    - ١٢. عبدالفتاح أبو غدة، قيمة الزمن عند العلماء، ط١٠ مكتبة المطبوعات الاسلامية.
      - ١٣. القرآن الكريم.
- ١٤. محمد أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ط٩، دار الفكر.
  - ١٥. محمد أبو زيد، أثر الظروف النفسية والاجتماعية في سلوك الداعية، ط١، دار االوفاء.
    - ١٦. محمد بن أحمد بن أبي بكر، تلخيص كتاب مسلم، ط٢، دار السلام.
    - ١٧. محمد بن صالح بن محمد العثيمين، شرح رياض الصالحين، دار الوطن.
- ١٨. محمد بن عبد الله بن محمد المعافري، عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي ، ط ١ دار الكتب العلمية.
  - ١٩. محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي، تأويلات أهل السنة، ط١، دار الكتب العلمية.
    - ٢٠. محمد جمال الدين الحلاق القاسمي، موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين، ط١، دار النفائس.
      - ٢١. محمد على الصابوني، مختصر تفسير ابن كثير، ط٧، دار القرآن الكريم.



ISSN: 2617-9563



- ٢٢. مسند الأمام احمد، ط١ دار الرسالة.
- ٢٣. يحيى بن شرف النووي، شرح صحيح مسلم، ط٢، دار السلام.
  - ٢٤. معجم المعانى الجامع، دار، عالم الكتب، ط١.
- ٢٥. محمد عبيدات، التسويق السياحي، دار الأوائل للتوزيع والنشر،ط٣٠ج، ١ص٣٤.
- ٢٦. زيد عبوي، فن إدارة الفنادق والنشاط السياحي، دار كنوز المعرفة العلمية،ط١.
  - ٢٧. محمد عبيدات، التسويق السياحي ، دار الأوائل للتوزيع والنشر، ط٣، ج، ١.
- ٢٨. محمود كامل، السياحة الحديثة علما وتطبيقاً، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - ٢٩. غنيم ونبيتا سعد، التخطيط السياحي، دار صفاء للطباعة والنشر والتوزيع.
    - ٣٠. أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، دار الفكر، ١٩٧٩م.
- ٣١. محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، دار صادر، بيروت.